
11
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Исломшунослик

Soatmurod U. PRIMOV,
Doctor of Philosophy in Islamic Studies (PhD), 

Vice-Rector for Scientific Affairs of the Tashkent 
Islamic Institute named after Imam Bukhari.

Zarqaynar 18 str. 47. 100002, Tashkent, Uzbekistan.
E-mail: soatmurot.tii@gmail.com

DOI: 10.47980/MOTURIDIY/2024-2/2

МОВАРОУННАҲРЛИК ИЛК 
МУТАКАЛЛИМЛАР ФАОЛИЯТИ

ACTIVITIES OF THE FIRST 
MUTAKALLIMS OF MAWARANNAHR 

ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ ПЕРВЫХ 
МУТАКАЛЛИМОВ МАВЕРАННАХРА

КИРИШ

Имом Абу Ҳанифанинг ақидавий ва фиқҳий 
қарашлари Мовароуннаҳр ва Хуросонда катта 
иштиёқ билан қабул қилиниб, ривожлантирилгани 
сир эмас. Мовароуннаҳрда Имом Абу Ҳанифа 
(699-767) қарашлари унинг ҳаётлигидаёқ машҳур 
бўлган ва қисқа муддат ичида мазкур мазҳабнинг 
узоқ муддат фаолият кўрсатиши учун мустаҳкам 
замин яратилган. Кўпчилик мовароуннаҳрлик 
уламолар Куфага бориб, Имом Абу Ҳанифа 
мазҳаби билан танишди ва унинг қарашларини 
ўз сафарининг самараси ўлароқ  ўз юртига 
олиб келди. Манбаларда қайд этилишича, IX 
асрларда Бухоро ва Самарқанд уламоларининг 
аксари буткул ҳанафий мазҳабида эди  
(Улрих Рудолф, 2001:25-29). 

Имом Абу Ҳанифанинг даврасида таҳсил 
олган шогирдлари бошқа кўплаб вилоятларга, 
шунингдек, Хуросон ва Мовароуннаҳрдаги 
шаҳарларга тарқалиб, уларнинг кўпчилиги 
қозилик каби муҳим лавозимларга тайинланган. 
Айниқса, Аббосийлар халифаси Ҳорун ар-Рашид 
(786-809) даврида ҳукумат даражасида Имом Абу 
Ҳанифа шогирдлари учун имкониятлар эшиги 
очилган ва бу талабалар Аббосийлар давлати 
(750-1258) ҳукмронлик қилган ҳудудларда ўз 
сўзларига эга бўлганлар. Имом Абу Ҳанифанинг 
машҳур шогирди, қози ал-қузот (бош қози) 
бўлган Имом Абу Юсуф (731-798) билан раъй 
тарафдорлари бўлган ҳанафийлар ва уларнинг 
издошлари учун йўл аниқ бўлди ва шу тариқа 
аҳли раъй қарашлари шаҳарларда кенг оммага 
тарқалди. 

Хуросон ва Мовароуннаҳр минтақасида 
ҳанафийлик қароргоҳида асосий шахслар 
мутакаллим, муфассир, фақиҳ ва муҳаддислардан 
иборат ҳанафий уламолар эди. Кўриниб 
турибдики, ҳанафий уламолари, айниқса, Имом 
Абу Ҳанифа илмий ҳалқасидан баҳраманд 
бўлганлар, уларнинг шогирдларининг  бу 
ҳудудда ақидавий ва фиқҳий йўналишларнинг 
шаклланишига таъсири катта бўлган.

Шундай қилиб, Имом Абу Ҳанифанинг 
ақидавий ва фиқҳий қарашлари кенг халқ 
оммасига етиб борди ва унинг издошлари билан 
минтақадаги ҳадис тарафдорлари ўртасидаги 
курашга қарамай аҳли раъй катта муваф
фақиятларга эришди. Албатта, бу муваффақиятда 
энг катта улушга эга бўлганлар Имом Абу 
Ҳанифанинг фикрларини шу шаҳарларда ёйиб, 
омма халққа етказган ҳанафий уламоларидир. 
Ҳанафий мазҳаби қарашларининг ёйилишига 
етакчилик қилган ва ҳисса қўшган бу олимларни 
Имом Абу Ҳанифадан келтирган баъзи 
ривоятлари ва улар билан алоқадор бўлган 
шаҳарларни келтириб, қисқача маълумотларни 
таҳлил қилиш лозим.

АСОСИЙ ҚИСМ

Абул Муин Насафийнинг зикр қилишича, 
бутун Мовароуннаҳр ва Хуросондаги Имом Абу 
Ҳанифа издошлари бўлган пешқадам уламолар 
ақидада ҳам, фиқҳда ҳам унинг йўлидан 
бориб, мўътазилийликдан четда турганлар ва 
Яратувчининг сифатларига оид масалаларда 
илк даврлардан бошлаб бир хил қарашда 
бўлганлар (Абул Муин Насафий, 1990). Мисрдаги  
«ал-Азҳар» университетининг собиқ раҳбари Али 
Тантовий бир неча йиллик илмий изланишлари 
натижасида ҳанафий мазҳаби ер юзида энг кўп 
тарқалган мазҳаб эканини эътироф қилиш билан 
бирга ислом тарихининг тўртдан уч қисмига 
тўғри келадиган аббосийлар ва усмонийлар 
давлати ҳукмронлик даврида давлатнинг 
асосий мазҳаби бўлгани билан боғлайди (Али  
Тантовий, 2022:130).

Мовароуннаҳрга ислом дини кириб кел
ган вақтда Бухоро, Самарқанд, Термиз, Насаф, 
Кеш, Чағониён унинг йирик шаҳарлари 
ҳисобланарди. Имом Абу Ҳанифа қарашларини 
Мовароуннаҳрнинг энг йирик шаҳарларидан бири 
бўлган Бухорода ёйган олимларни қуйидагича 
санаб ўтиш мумкин: 



12
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Moturidiylik (2/2024)

Аннотация. Мовароуннаҳр уламолари фиқҳда ҳам, ақидада ҳам Имом Абу Ҳанифанинг мазҳабига эргашиб, 
турли оқим ва фирқа вакиллари билан баҳс-мунозара қилиш орқали мазкур мазҳабни ўлкада ривожланиши ва 
кенг ёйилишига ҳисса қўшганлар.

Самарқанд уламоларидан бир нечтаси бевосита Имом Абу Ҳанифадан таълим олиб, унинг 
таълимотларини Самарқанд шаҳри ва ён-атррифида тарқатилишига эришганлар. Хусусан, бу борада 
Абу Муқотил  Самарқандийнинг ўрни беқиёс бўлиб, у билан устози Имом Абу Ҳанифа ўртасида муайян 
ақидавий мавзулар борасида савол-жавоб шаклида ёзилган «Китоб ал-олим вал-мутааллим» асари 
ҳанафий мазҳабининг ақидавий қарашларини ифода қиладиган муҳим асарлардан бири эканини кўпчилик 
тадқиқотчилар эътироф қилишади.

Мақолада VII-VIII асрларда кўплаб Мовароуннаҳрлик уламолар Куфа шаҳрига бориб, Имом Абу Ҳанифадан 
таълим олганлари, пировард натижада айнан улар Имом Абу Ҳанифанинг ақидага оид асарларини ривоят 
қилишда муҳим ўрин тутганлари ёритилган.

Калит сўзлар: Абу Ҳанифа, муржиийлик, қадар, қадарийлик, калом илми, ақида, аҳли рай, аҳли сунна вал 
жамоа.

Abstract. The scholars of Mawarannahr followed Imam Abu Hanifa's madhhab both in jurisprudence and belief, 
and contributed to the development and wide spread of this madhhab in the country by debating with representatives 
of different groups and sects.

Several of the scholars of Samarkand received education directly from Imam Abu Hanifa and managed to spread 
his teachings in the city of Samarkand and its surroundings. In particular, the role of Abu Muqatil Samarkandi is 
incomparable in this regard, and the book «Kitab al-alim wal-muta’allim» written in the form of questions and 
answers between him and his teacher Imam Abu Hanifa on certain creedal topics is one of the important works 
expressing the creedal views of the Hanafi sect.

In the article, it is explained that, in the 7th century, many scholars from Mawarannahr went to the city of Kufa 
and learned from Imam Abu Hanifa, and as a result, they played an important role in narrating the works of Imam 
Abu Hanifa.

Keywords: Abu Hanifa, murjia, qadar, qadari movement, science of kalam, aqidah, ahl ar-ra’y, ahl as-sunna 
wal-Jamaa.

Аннотация. Ученые Мавераннахра следовали мазхабу Имама Абу Ханифы в вопросах фикха и акыды, 
вступали в споры и диспуты с представителями различных течений и сект, и тем самым внесли вклад в 
развитие и широкое распространение этого мазхаба в наших краях. 

Несколько ученых из Самарканда удостоились чести обучаться непосредственно у Имама Абу Ханифы 
и распространить его учения в городе Самарканде и его окрестностях. В частности, особое место 
среди них занимает Абу Мукатил Самарканди, многие исследователи признают, что его труд «Китаб 
аль-алим ва-ль-мутааллим», написанный в виде вопросов и ответов со своим учителем Имамом Абу 
Ханифой по определенным темам вероубеждения, является одним из важных произведений, излагающих 
взгляды ханафитского мазхаба в области акыды. Из его последователей Абу Мансур Матуриди помимо 
защиты взглядов Имама Абу Ханифы по вопросам акыды, также написал к ним комментарии и обогатил 
передаваемыми (далил накли) и умственными (далил акли) доказательствами. 

В статье освещается, что в VII веке множество ученых из Мавераннахра совершали путешествие 
в город Куфа, обучались у Имама Абу Ханифы и, в конечном итоге, именно они сыграли важную роль в 
передаче трудов Имама Абу Ханифы по акыде.

Ключевые слова: Абу Ханифа, мурджиа, кадар, кадариты, наука о каламе, акыда, ахль ар-рай, ахль ас-
сунна ва-л-джамаа.

Муҳаммад ибн Фазл ибн Атия Бухорода 
қўним топиб, шу ерда вафот этган ва «Дорул 
марзо» яқинида дафн этилган. Аллома ҳар бир 
илмни яхши биладиган, ҳам ёд олувчи олим 
эди. Унинг илмидан кўплаб инсонлар баҳраманд 
бўлдилар. Расулуллоҳ (с.а.в.) рўза тутганларида 
қон олдирганлари, Расулуллоҳ (с.а.в.)нинг 
намозда ўзларига эргашган кишини тиловат 

қилишдан қайтарганлари, уч нарсада омадсизлик 
бўлиши ҳақидаги ривоятларни Имом Абу 
Ҳанифадан нақл қилган. 

Муҳаммад ибн Фазл ибн Атиянинг Имом 
Абу Ҳанифа билан кўп бирга юриб, илм 
ўрганишига қуйидаги воқеа сабаб бўлади: 
«Муҳаммад ибн Фазлнинг отаси Фазл ибн Атия 
Имом Абу Ҳанифанинг ҳузурида бўлган чоғда 



13
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Исломшунослик

бу унга ҳалокат бўлади». Мана шу воқеадан 
кейин Муҳаммад ибн Фазл илм ўрганиш учун 
Абу Ҳанифанинг олдига кўп борадиган бўлди» 
(Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:317-318).

Шунингдек, Муҳаммад ибн Фазлдан 
Имом Термизий ва Ибн Можалар ҳадис ривоят 
қилганлар. Абу Ҳафс Кабир каби машҳур 
шогирдлар тайёрлаган. 

Бухоролик Абу Хузайма Хозим ибн 
Абдуллоҳ Садусий Бухорий соғлом эътиқод 
инсон учун қанчалик муҳим экани борасида 
иккита ровий силсиласи орқали машҳур 
тобеин Ибн Сириннинг «Албатта, бу илм – 
диндир. Шундай экан, динларингизни кимдан 
олаётганларингизга қаранглар» сўзини ривоят 
қилган. Аҳли сунна вал жамоа эътиқодига кўра 
қиёмат куни Пайғамбар алайҳиссаломнинг 
шафоат қилиши ҳақ экани борасида Анас ибн 
Молик разияллоҳунинг сўзини нақл қилади. 
Шунингдек, Абу Хузайма Садусий баъзи ақида 
масалаларига оид ояти карималарнинг, жумладан 
Фотир сурасининг 36-оятини тафсирини 
бевосита Имом Абу Ҳанифанинг шогирди бўлган 
Имом Абу Юсуфдан ривоят қилган (Абдуллоҳ  
Субазмуний, 2020:328-331).

Хозим ибн Исҳоқ ибн Мужоҳид Ҳанзалий 
ҳам илк бухоролик мутакаллим уламолардан 
бўлиб, Имом Абу Юсуф унга кўп саволлар 
билан мурожаат қилган, унинг ақл-заковати 
ва мулойимлигини мақтаган. У Имом Абу 
Ҳанифанинг ишончига сазовор бўлган 
олимлардан бири эди. Ўғли Ҳозим ибн Исҳоқ ибн 
Мужоҳид Ҳанзалий отасининг сўнгги сафарида 
у билан бирга Ироққа келган, Абу Ҳанифани 
кўрган, араб тилини ва Қуръонни ўрганган, 
кейин у ерда қолиб, Имом Абу Юсуф, Асад ибн 
Амр ва Муҳаммад ибн Ҳасандан сабоқ олишда 
давом этди. Имом Абу Ҳанифанинг «Рисолатун 
ила Усмон ал-Баттий»га ёзган рисоласини битта 
ровий воситасида ривоят қилган. У зино қилгани 
сабабидан жазоланишини истаган Маоз ибн 
Молик ҳақидаги ривоятни Имом Абу Ҳанифадан 
нақл қилган (Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:331).

Ҳанафий мазҳаби қарашларининг Бухорода 
тарқалишида катта хизмат қилган уламолардан 
бири Қози Мухаллад ибн Умар бўлиб, у Имом 
Абу Ҳанифа ва Имом Абу Юсуфдан кўпгина 
ривоятлар нақл қилган. Хусусан, Имом Абу 
Юсуфдан кўпгина илмларни ўрганиб, унинг хос 
шогирдига айланган. Аббосий ҳукмдор Маҳдий 
(775-785) ҳам уни қаттиқ ҳурмат қилиб, унга катта 

«Ўғлинг Муҳаммад кимдан илм ўрганяпти? деб 
сўрайди. «Муҳаддисларнинг ҳузурига қатнаб 
улардан ҳадис ёзиб олмоқда», деди. Имом Абу 
Ҳанифа унга: «Ўғлингни ҳузуримга олиб кел, илм 
олишда қайси даражага етиб келибди, қўрайин». 
Фазл ибн Атия ўғли Муҳаммадни Имом Абу 
Ҳанифанинг ҳузурига олиб келади. Имом Абу 
Ҳанифа унга илтифот кўрсатиб, ўзига яқин олиб: 
«Эй Муҳаммад, кимларнинг олдига боряпсан 
ва кимлардан ҳадис ёзиб оляпсан?, деди. 
Муҳаммад эса барчасини айтади. Абу Ҳанифа 
у билан ҳадислар ёзилган бир китобни кўриб, 
«Менга бер», дейди. Абу Ҳанифа ушбу ҳадис 
китобини очиб қараганда бошида Пайғамбар 
алайҳиссаломнинг «валади зино учта (кишиннг) 
энг ёмони», ҳадисини кўради. Абу Ҳанифа ундан 
«Бу ҳадиснинг маъноси нима?», деб сўрайди. У 
эса: «Унинг маъноси ҳадисдан келганидек». Абу 
Ҳанифа айтади: «Инна лиллаҳ, бу сўзинг билан 
Пайғамбар саллалоҳу алайҳи ва салламга ножоиз 
бўлган нарсани нисбат берган бўлиб қоласан. 
Ҳолбуки, бу гап бир неча ояти карималар ва 
ҳадиси шарифларга зид, қолаверса Аллоҳ таоло 
бандаларига зулм қилади, деган эътиқодга олиб 
боради. Ким бундай сўзни айтса, Қуръонга хилоф 
қилган бўлади ва бир инсонни бошқанинг гуноҳи 
туфайли азобланишини тўғри, деб билган бўлади, 
яъни Аллоҳ таолони бандаларига зулм ва жавр 
қилади, деб эътиқод қилган бўлади». Фазл ибн 
Атия «Аллоҳ сизга раҳм қилсин, унинг маъносини 
ўзингиз айтинг», деди. Имом Абу Ҳанифа айтади: 
«Бу ҳадис хос бир валади зино ҳақида айтилган 
бўлиб, у ота-онасининг зинокор бўлиши бирга 
одам ўлдириш, ўғрилик ва бошқа ёмон ишларни 
қилар эди. Мана шу валади зинога нисбатан «У 
учта (кишининг) ёмонроғи», деб айтилди. Чунки, 
у ота-онаси қилган зинога қўшимча бошқа ёмон 
ишларни қилган. Юқоридаги ҳадиснинг маъноси, 
ўша валади зино балоғатга етгандан сўнг ислом 
динидан чиқиб кетадиган бир амални қилиш 
эътиборидан айтилган, бўлиши ҳам мумкин. 
Чунки, унинг ота-онаси қилган зино феъли куфр 
ҳисобланмайди. Ваҳоланки, унинг амали куфр 
эди. Шундай экан, куфр буларнинг ичида энг 
ёмони бўлади. Шунинг учун бунга нисбатан «У 
учта (инсоннинг) энг ёмонроғи», деб айтилди. 
Фазл ибн Атия буни эшитгач: «Бу ҳақиқий илм», 
деди ва ўғли Муҳаммадга: «Эшитдингми?». 
Абу Ҳанифа айтади: «Эй Муҳаммад, ким ҳадис 
талаб қилса-ю, унинг тафсири ва маъносини 
талаб қилмаса, унинг ҳаракати зое кетибди ва 



14
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Moturidiylik (2/2024)

миқдорда ҳадяларни жўнатганида, барчасини 
хайрия ишларига сарфлаб юборади (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 2020:337-338). 

Бухорода ҳанафий мазҳабининг ақидавий ва 
фиқҳий қарашларининг кенг ёйилишида катта 
хизмат қилган уламолардан бири Абу Ҳафс 
Кабир Аҳмад ибн Ҳафсдир (ваф. 217/832). У Абу 
Юсуф, Имом Муҳаммад ва Муҳаммад ибн Фазл 
ибн Атиядан сабоқ олди. Абу Ҳафс Имом Абу 
Ҳанифа қарашларининг Мовароуннаҳрда қабул 
қилинишида муҳим ўрин тутган олимлардан 
бири эди. Бухоронинг «Қуббат ал-ислом» (Ислом 
гумбази), деб аталишида унинг катта ҳиссаси бор. 
Абу Ҳафс Кабир нафақат фиқҳ соҳасида самарали 
ижод қилган, балки ҳадис ва калом илмларининг 
ҳам етук билимдони бўлган. Жумладан, 
эътиқодий масалалар борасида устози Муҳаммад 
ибн Ҳасандан қуйидагиларни нақл қилади: 
«Яхши ва ёмон нарсалар ҳақида тақдир битилган. 
Аҳли суннанинг барча фақиҳлари шунга 
иттифоқ қилган. Қадар борасида тортишманглар. 
Муҳаммад (с.а.в.) саҳобалари ҳақида фақат 
яхши сўзларни сўзланг. Йўл топиш мақсадида 
юлдузларга қарашда зарар йўқ» (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 749/1348 йилда кўчирилган: 264б 
-265а). Абу Ҳафс Кабир калом илми соҳасида 
ҳам Бухоро мактабига асос солди. Шубҳасиз, 
олимнинг ўғли, невараси ва уларнинг шогирдлари 
ушбу мактаб давомчилари сифатида фаолият 
юритишди ва унинг ривожига ўз ҳиссаларини 
қўшишди (Маҳмуд ибн Сулаймон Кафавий. 
нашр этилган санаси кўрсатилган. қўлёзма:95а). 
Тарихчи А.Вамбери ўзининг «Тарихи Бухоро» 
номли асарида Имом Абу Ҳафс Кабир 
Бухорийнинг мадрасаси ислом оламининг турли 
ўлкаларидаги олимлар ва талабалар орзу қилгани 
мадраса бўлганини таъкидлаган (Вамбери А. 
нашр этилган сана кўрсатилмаган:105-106).

Ундан кейин бу шаҳарда ҳанафийларга унинг 
ўғли Муҳаммад ибн Аҳмад ибн Ҳафс Кабир (ваф. 
270/883) бош бўлади. Отасининг йўлидан бориб, 
Бухоро муфтийси бўлиб фаолият юритган Абу 
Абдуллоҳ Муҳаммад ибн Абу Ҳафс Бухорий (ваф. 
274/878 й.)  ўз ҳалқасини ташкил этиб, кўплаб 
шогирдлар тарбиялаган (Асророва Л., 2021:124-
125). У калом илмига оид «ал-Аҳво вал-ихтилоф» 
(Нотўғри эътиқодлар ва ихтилоф), «ар-Радд 
ала-л-лафзия» (юзаки қаровчиларга раддия) ва 
«Китоб ал-имон» номли асарлар ёзгани кейинги 
давр уламоларининг китобларида тилга олинади 
(Муминов А.К., 2003:20).

Бухоролик илк мутакаллимлардан бири 
Шурайк ибн Абдуллоҳ Нахаий бўлиб, Имом 
Бухорийдан бошқа кутуби ситта муаллифлари 
ундан ҳадис ривоят қилганлар. У Имом 
Абу Ҳанифадан ақидавий масалаларда 
ривоятлар нақл қилган.  Бухорода Абу 
Ҳанифага ихлос қўйган олимлардан бири 
Шурайкнинг амакиси Туфайл эди (Абдуллоҳ  
Субазмуний, 2020:307-308). 

Усмон ибн Ҳумайд ҳам бухоролик илк 
мутакаллимлардан бири бўлган. У Абу 
Ҳанифанинг икки машҳур шогирди Абу Юсуф 
ва Имом Муҳаммаддан фиқҳ сабоқларини олган. 
У фиқҳ илмида шунчалик ривожланганки, 
ҳатто Абу Ҳанифа номи билан машҳур бўлган. 
У Имом Муҳаммаднинг «ал-Мабсут» ва Имом 
Абу Юсуфнинг «ал-Амолий» номли асарлари 
Бухорода ўқитилаётганини таъкидлаган. У ўз 
иқтибослари билан Абу Ҳанифа қарашларининг 
минтақада қабул қилинишида муҳим роль 
ўйнаган. У ҳанафий мазҳаб асосчиси Имом 
Абу Ҳанифани қуйидагича тавсифлайди: «Абу 
Ҳанифа разияллоҳу анҳу мисоли бир қуш 
бўлиб, унинг жони Абу Юсуф, ўнг қаноти 
Муҳаммад ибн Ҳасан, чап қаноти Имом Зуфар, 
унинг икки қаноти ва икки томонидаги ҳар 
бир пат умматнинг имомидир» (Абдуллоҳ  
Субазмуний, 2020:357).

Бухоролик уламолардан Абу Ҳузайфа 
Исҳоқ ибн Бишр Абу Ҳанифадан фиқҳ ва ҳадис 
сабоқларини ўрганган. У халифа Маъмун 
(813-833) Марв шаҳрида бўлиб турган чоғида 
насроний вазирининг тўртта саволига Хуросон 
ва Мовароуннаҳр уламолари жавоб беришга ожиз 
қолганида, жавоб беради. Натижада ўша вазир 
мусулмон бўлади. Абу Ҳанифа ва Муқотил ибн 
Сулаймондан ҳадис ривоят қилган (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 2020:351-352).

Бухоронинг Сувайнаж қишлоғида туғилиб 
вояга етган аллома Муҳаммад ибн Қосим Асадий 
узоқ муддат Имом Абу Ҳанифанинг ёнида юрган, 
унинг хулқ-атворини ва мазҳабини яхши билган. 
Имом Абу Ҳанифа билан қирқ йилга яқин дўст 
бўлиб, ундан турли ривоятларни нақл қилган. 
У ўзларига жаннатий эканига гувоҳлик бериб 
қўймаслик учун «Биз мўминлар», деб айтишни 
ёқтирмайдиган инсонларнинг сўзи хато эканини 
Имом Абу Ҳанифадан нақл қилган (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 2020:310).

Абул Фазл Муҳаммад Зарнажарийнинг 
зикр қилишича Афлаҳ ибн Муҳаммад ибн Зуръа 



15
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Исломшунослик

Суламий Бухорода Имом Абу Ҳанифанинг 
қарашларини нақл қилган шахс бўлиб, Абу 
Ҳафс Кабир ҳам дастлаб ундан таълим олган. 
Сўнг Бағдодга Муҳаммад ибн Ҳасаннинг олдига 
борган (Шамсул-аимма Абул Фазл Бакр ибн 
Муҳаммад Зарнажарий, 2021:124).

Абу Ҳанифадан ривоят қилган бухоролик 
уламолар қаторига Қосим ибн Мусо Абу Райҳона, 
Исо ибн Мусо, Ҳасан ибн Усмон ва унинг 
ўғли Муҳаммад ибн Саллом, Ҳафс ибн Довуд, 
Муҳаммад ибн Cафар, Муҳаммад ибн Меҳлаб, 
Аҳмад ибн Жунайд, Шаддод ибн Саидларни 
киритиш мумкин.

НАТИЖА

Самарқанд Бухоро билан бир қаторда 
Мовароуннаҳрнинг энг муҳим шаҳарларидан 
ҳисобланади. Аллома Субазмунийнинг зикр 
қилишича Самарқандда Имом Абу Ҳанифадан 
ривоят қилган ва унинг қарашларини ёйган 
уламолар – Абу Муқотил Ҳафс ибн Салом 
Фазорий, Наср ибн Абу Абдилмалик Атакий, 
Маъруф ибн Ҳасан, Исҳоқ ибн Иброҳим Ҳанзалий 
ва Юнус ибн Сабиҳлардир. Имом Маккий ва 
Имом Кардарий ўзларининг маноқибларида бу 
исмларни қайд этганлар.

Абу Муқотил Ҳафс бин Салом Фазорий 
Самарқандий (ваф. 208/823) Имом Абу 
Ҳанифанинг ҳам дўсти, ҳам шогирдидир. У 
Самарқанд ва Рай уламолари орасида Абу 
Ҳанифанинг эътиқодий қарашларини энг яхши 
билган шахс эди. У Имом Абу Ҳанифага нисбат 
берилган «Китоб ал-олим вал-муталлим» асарни 
ривоят қилган ҳамда устозининг сўзларини 
етказган ва тушунтирган. Шунинг учун асар 
ҳанафий мазҳабининг бирламчи асари сифатида 
таърифланган. Абу Муқотил Абу Ҳанифанинг 
фиқҳий қарашларинигина эмас, балки эътиқодий 
қарашларини ҳам ёритувчи ривоятларни нақл  
қилган. Булар – имон ва исломнинг таърифи, 
одамларнинг тасдиқ жиҳатидан уч табақага 
бўлиниши, ер аҳлидан иборат мўминлар билан 
осмон аҳлининг эътиқоди бир хил экани, аҳли 
куфрнинг куфрда тенг экани каби ақидавий 
масалалар. Мана шу ривоятлар орқали Абу 
Ҳанифанинг ушбу мавзулардаги эътиқодий 
қарашларини билиш мумкин. Шунингдек, У 
Имом Абу Ҳанифанинг Ғайлон Қадарийнинг 
бир шогирди билан тақдир борасида баҳс-
мунозарасини ҳам нақл қилган. Абу Муқотилнинг 
зикр қилишича Ғайлон Қадарийнинг шогирди 

Абу Ҳанифанинг келтирган далилларига жавоб 
беролмасдан ҳайрон қолади ва қадарийлик 
борасида нотўғри эътиқодидан қайтгани ҳам 
эҳтимол қилинади. 

Шунингдек, катта гуноҳлар қилувчи мўмин 
кишини Аллоҳ таоло мағфират қилиши мумкин 
экани ва мўминлардан биронтасини қатъий 
шаклда жаннатий, бўлади деб гувоҳлик бериш 
жоиз эмаслигини Абу Ҳанифадан ривоят қилган 
(Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:370-371).

Шунингдек, Абу Муқотил Самарқандий 
устози Абу Ҳанифа билан бўлиб ўтган ақидавий 
масалалар борасидаги савол-жавоб шаклида 
ёзилган «Китоб ал-олим вал-мутааллим» асари бир 
неча асрлар давомида Хуросон ва Мовароуннаҳр 
ҳудудларида эътиқодий масалаларга оид муҳим 
манбалардан бири сифатида қадрланган. 
Мотуридий таълимотига мансуб уламоларнинг 
калом илмига оид асарларида бу китобга кўп 
маротаба мурожаат қилинган ва иқтибослар 
олинган. Мазкур асарнинг узоқ вақт шуҳрат 
қозониб келгани фақатгина унинг муаллифи Абу 
Ҳанифа бўлганида эмас, балки унинг услуби ва 
шакли бунда ҳам катта аҳамият касб этган. Унинг 
равон ва содда тили, баённинг ниҳоятда гўзал 
тузилгани ҳатто оддий тингловчи ёки ўқувчи 
томонидан ҳам матн моҳиятига кириб бориши 
ва англашини осонлаштиради. Бунга, аввало 
баённинг Абу Муқотил томонидан танланган 
суҳбат шакли туфайли эришилган (Улрих  
Рудолф, 2001:47-49). 

Наср ибн Абу Абдулмалик Атакий айниқса, 
саҳоба Билолнинг азон ва иқоматни биринчи 
марта айтгани ҳақидаги ривоятда, яхшиликка 
далолат қилувчи кишига ўша яхшиликни 
қилганнинг ажри берилиши, бандага омонати 
ва ўлчами каби мукофот берилиши, қиёмат 
кунида кимнинг ҳақ-ҳуқуқлари тортиб олиниши, 
кампирларни қул қилишнинг ҳаромлиги ва 
намозга оид айрим масалаларни Абу Ҳанифа 
ва Абу Муқотилдан ривоят қилган (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 2020:377-381).

Самарқандлик уламолардан Маъруф ибн 
Ҳассон: «Фиқҳ, илм, парҳезкорликда ва гуноҳ
лардан узоқ бўлишда Абу Ҳанифага ўхшаган 
кишини кўрмадим», деган. У ислом динининг 
аввалида қабрларни зиёрат қилиш таъқиқланган 
бўлсада, бу тақиқ бекор қилингани, қадр кечаси 
Рамазон ойининг йигирма еттинчи кечаси экани, 
имомнинг тиловати имомга эргашганлар учун 
етарли бўлиши каби масалаларни Имом Абу 



16
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Moturidiylik (2/2024)

Ҳанифадан ривоят қилган. Шунингдек, Абу Исмат 
Нуҳ ибн Абу Марям Марвазийдан ҳам ривоят 
қилган (Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:381-382).

Самарқандлик олим Исҳоқ ибн Иброҳим 
Самарқанд қозиси бўлган ва бевосита Имом Абу 
Ҳанифадан ҳадис, фиқҳ ва ақидага оид турли 
масалаларни ривоят қилган. У Самарқанддан 
бир гуруҳ инсонлар билан бирга Куфага Имом 
Абу Ҳанифанинг олдига боради. Мазкур гуруҳ 
ичида қадарийлик эътиқодида бўлган бир киши 
бор эди. Гуруҳдагилар Имом Абу Ҳанифадан 
мазкур киши билан суҳбатлашиб, уни нотўғри 
эътиқоддан қайтаришини сўрайди. Кейин, Имом 
Абу Ҳанифа унга учта савол беради. Берилган 
биринчи ва иккинчи саволларга жавоб беради. 
Учинчи саволга келгандан жавоб беролмасдан 
терга ботади. Сўнг, истиғфор айтиб, нотўғри 
эътиқодидан тавба қилади ва Имом Абу Ҳани
фага миннатдорчилик билдиради (Абдуллоҳ 
Субазмуний, 2020:384). 

Яна бир олим Юнус ибн Сабиҳ намозда 
имомнинг қироат муқтадий учун ҳам 
етарли бўлиши, аёллар узрли ҳолатда намоз 
ўқимаслигига оид бўлган ҳадисни Оиша 
розияллоҳу анҳодан ривоят қилган (Абдуллоҳ  
Субазмуний, 2020:384-385).

Ҳижрий II аср охири III аср бошларида 
Самарқандда Имом Абу Ҳанифа қарашларини 
маъқуллабгина қолмай, балки Абу Ҳанифага 
нисбат берилган ақида рисолаларида мавжуд 
бўлган ақидавий асосларни ақлий ва нақлий 
далиллар билан қўллаб-қувватлаган ва уларни 
ақидавий тизимга солган олим Абу Мансур 
Мотуридий Самарқандийдир (ваф. 333/944). 

Имом Мотуридий ҳақида дастлабки 
маълумотларни тақдим қилган Абул Юср 
Паздавий ва Абул Муин Насафийлар алломани 
Мовароуннаҳрдаги сунний илоҳиётининг 
асосчиси, деб эълон қилишни кўзламайди. 
Улар Имом Мотуридийга кўпроқ ўзларининг 
атоқли ўтмишдоши, мавжуд илоҳий таълимотни 
қойилмақом тарзда баён этган ва шарҳлаган 
мутакаллим сифатида қарайдилар. Имом Абу 
Ҳанифага эса ушбу мактабнинг асосчиси 
сифатида қараганлар (Улрих Рудолф, 2001:7). 

Имом Мотуридийнинг таҳсил олиш 
силсиласи Дорул-жузжония устозларига 
боғланади. Ўша даврнинг энг машҳур таълим 
даргоҳи бўлган ушбу мадраса ақлий ва нақлий 
далиллар асосида ҳанафийлик билан бирга зикр 

қилинган раъй йўналишида таълим бериладиган 
мактабга эга эди. Бу ерда мўътазилийлик ғоясини 
ҳамда, ақлни иккинчи ўринга қўювчи ҳадис 
тарафдорларини рад этган ҳамда Абу Ҳанифанинг 
раъйга асосланган эътиқодий ва фиқҳий қараш
ларини ўзлаштирган талабалар етишиб чиққан. 
Кейинги даврда Имом Мотуридий Самарқанддаги 
бу мактабнинг етакчиси бўлди ва унинг атрофида 
тўпланган шогирдлари ҳанафий-мотуридийлар, 
самарқанд ҳанафийлари ёки ҳанафий-раъй 
тарафдорлари деб номланди (Sönmez Kutlu, 
2011:129-160).

Имом Мотуридийнинг устозлари сабоқ олган 
устозлари орқали Имом Абу Ҳанифага боғланади. 
Абу Ҳанифадан «Китоб ал-фиқҳ ал-абсат» 
асарини ривоят қилган Абу Муте Балхий ва 
бошқа бир ровийси Абу Бакр ибн Нусайр ибн 
Яҳё Балхий шулар жумласидандир. Бошқа 
устозлари Абу Бакр Жузжоний ва Абу Наср 
Аҳмад ибн Иёзий билан юзма-юз кўришиб сабоқ 
олган бўлиши эҳтимолдан йироқ эмас. Имом 
Мотуридийнинг Абу Ҳанифагача бўлган устозлар 
силсиласида номлари тилга олинмаган бўлса-да, 
уларнинг қарашларидан таъсирланган яна икки 
олим борлиги айтилади. Насафий улардан бири 
Ҳусайн ибн Муҳаммад ибн Абдуллоҳ Нажжор 
(ваф. 220/835) эканини айтган. Ҳатто, Имом 
Мотуридий Нажжорга эргашган бу кишиларни 
«ҳусайния» деб атаган ва мўътазилийлар эса 
«ҳусайния»ни «мужбира» деб тилга олганини 
таъкидлаган. Иккинчи олим эса, Абу Бакр 
Муҳаммад ибн Шабибдир. Иккисининг ҳам 
«Китабул-иржо» номли асарлари бор (Абу Мансур  
Мотуридий, 2003:421, 423, 439, 513, 548).

Имом Мотуридий устозларидан Имом Абу 
Ҳанифанинг «ар-Рисола ила Усмон ал-Баттий», 
«ал-Васият», «ал-Фиқҳ ал-абсат» ва «Китоб 
ол-олим вал-мутааллим» асарини ўқиш билан 
бирга кейинги авлодларга ривоят ҳам қилган.

Имом Мотуридий Абу Ҳанифанинг ақидавий  
таълимоти асосини тизимлаштирган ва асосий 
мезонларини аниқлаган кўплаб масалаларга 
ақлий-нақлий далиллар ва семантик ёндашувлар 
билан ақидавий ўзига хослик кашф қилган. 
У ўзидан олдинги мутакаллимлар эътибор 
қилмаган кўплаб муҳим масалаларни муҳокама 
қилган. Муаммоларни ҳал қилишда ақл ва 
нақл мувозанатини сақлашга муваффақ бўлган 
ва калом илмига энг катта янгилик бўлган 
маърифат назариясини олиб кирган (Kutlu, 
Sönmez, 2011:29; Özcan, Hanifi, 1998:9). У ақида 



17
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Исломшунослик

ва фиқҳ масалаларида Абу Ҳанифанинг йўлидан 
юрган, унинг таълимоти шориҳи бўлган.

МУҲОКАМА

Аҳли раъйнинг кейинги намояндаларидан 
бўлган ва Имом Мотуридийнинг издоши Имом 
Насафий Абу Ҳанифа ғояларини энг яхши билган 
шахс Мотуридий эканҳини айтиб, у ўз асарларини 
шуларни исботлаш ва қувватлаш учун ёзганини 
таъкидлайди. Шунга кўра, Имом Мотуридийнинг 
Хуросон ва Мовароуннаҳр, ҳаттоки бошқа туркий 
шаҳарлар аҳолисининг ҳанафийликни қабул 
қилишида катта ҳиссаси бўлган. Бошқа олим 
бўлмаганида ҳам ҳанафийликнинг минтақада 
ёйилиши учун Имом Мотуридийнинг ўзи етарли 
бўлар эди (Абул Муин Маймун ибн Муҳаммад 
Насафий, 1990:210-211). 

Мовароуннаҳрлик яна бир олим Абдулазиз 
ибн Холид ибн Зиёд Термизий Термиз ва 
Чағониённинг қозиси бўлиб, Термизда раъй аҳли 
вакилларидан бўлган отасидан ва Абу Ҳанифадан 
ривоятлар келтирган. Намозда бисмиллоҳни 
жаҳрий айтса бўладими ёки йўқми, намоз 
учун битта кийимнинг ўзи етарлими, таҳорат, 
хуфтондан кейин ўқиладиган нафл намознинг 
фазилати, олди-берди қилишда шартлашиш, 
Пайғамбаримиз (с.а.в.) оналари қабрини зиёрат 
қилиш, аёллар, мусофирлар ва касаллар учун 
жума намозининг фарз эмаслиги, закот ва бошқа 
кўплаб масалаларда Имом Абу Ҳанифадан ривоят 
қилиб, ҳанафийликни кенг ёйилишида хизмат 
қилган (Шамсул-аимма Абул Фазл Бакр ибн 
Муҳаммад Зарнажарий, 2021:123). Шунингдек, 
Абдулазиз ибн Холид Имом Абу Ҳанифага унинг 
китобларини ўқиб беради ва ушбу китобларни 
ундан ривоят қилишга изн сўрайди. Имом Абу 
Ҳанифа изн беради. У «Абу Ҳанифа шундай 
деганларини эшитдим», деб айтсам бўладими?, 
деб сўрайди. Абу Ҳанифа: «Ҳа, «эшитдим», 
«менга сўзлаб берди», «менга хабар берди» 
иборалари барчаси баробар», деб изн берган 
(Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:397-401).

Термизлик уламолардан Исроил ибн Зиёд 
Термизий Абу Ҳанифа ҳақида: «Мен ўз соҳасида 
Абу Ҳанифанинг тенгини кўрмадим», деган 
(Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:405).

Термизда аҳли раъй қарашларини қўллаб-
қувватлаган бошқа олимлар – Абу Довуд Жоруд 
ибн Муоз Суламий Термизий (ваф. 244/858), 
Абу Саъд Жуфий Сағоний Муҳаммад ибн Аби 

Закерийё Муяссар, Абу Имрон Мусо ибн Ҳизом 
Термизий (ваф. 251/865дан кейин), Солиҳ ибн 
Муҳаммад Термизийлардир (ваф. 239/853 йилдан 
кейин) (Абдуллоҳ Субазмуний , 2020:397-405). 

Абу Муте Макҳул ибн Фазл Насафий (ваф. 
318/930) Абу Ҳанифа ва раъй аҳли тарафдори 
бўлса-да, ўзининг янгича қарашларини қўллаб-
қувватлаш мақсадида ёзган асарлари танқид 
қилинган. У Насафнинг энг кўзга кўринган 
олимларидан бири ҳисобланган. У ўз асарида 
раъй ва ҳадис тарафдорлари ўртасидаги 
зиддиятни очиб берар экан, фақат ҳадисга эътибор 
қаратиб, раъй назарияси ва қиёсни хурофот, 
деб ҳисобловчи, Пайғамбар алайҳиссаломнинг 
ҳадисларининг юзаки маъносига эътибор 
қаратган фирқаларни танқид қилган. Чунки, 
унинг фикрича, Аллоҳ таолонинг китоби ва 
Пайғамбар (с.а.в.)нинг суннатларида бўлмаган 
масала раъй аҳли томонидан муҳокама қилиниши 
ва ҳал қилиниши керак (Абдуллоҳ Субазмуний, 
2020:397-404).

Кешлик уламолардан Роҳиб Кеший Абу 
Ҳанифанинг фазилатлар даражасида Абу Бакр 
разияллоҳу анҳуни кейин Умар ибн Хаттоб, 
сўнгра Пайғамбаримиз алайҳиссаломнинг 
олдинги саҳобалари кейингилардан устунлигини, 
шунингдек, Али разияллоҳу анҳу ҳақида 
кўп гапиргани ривоят қилинган (Абдуллоҳ 
Субазмуний,  2020:386).

Чағониёнлик уламолардан Абу Саъд 
Муҳаммад Чағоний Абу Ҳанифадан сабоқ 
олган ва унинг мажлисида биринчи қаторда 
ўтиргани айтилган. Абу Саъд ушбу шаҳарда 
раъй қарашининг тарқалишида муҳим ролъ 
ўйнаган (Абул Муайяд ал-Муваффақ ибн Аҳмад 
ибн Муҳаммад Ал-Маккий, 2016:514; Муҳаммад 
ибн Муҳаммад ал-Кардарий, 2016:514). Имом 
Абу Исо Термизий ҳам ҳадис олган Чағоний 
Абу Ҳанифа ҳақида: «Бирон бир масалада Абу 
Ҳанифани мағлуб этган кишини кўрмадим», 
деган. У намознинг калити таҳорат, ибтидоси 
такбир, сафар намози икки ракат бўлиши, 
Расулуллоҳ (с.а.в.)нинг мақталган мавқеи 
шафоат каби кўплаб масалаларда ривоятлар 
қилган (Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:387-396). 
Имом Абу Ҳанифага нисбатан ниҳоятда ҳурмат 
ва таъзимда бўлгани қуйидагича изҳор қилган: 
«Агар, риё бўлмаганда ва ҳаё қилмаганимда, Абу 
Ҳанифа қабрининг олдида бир бино қуриб, унда 
яшар эдим. Модомики, тирик эканман, уни доим 
зикр қиламан ва ҳаққига дуои хайр қиламан» 
(Абдуллоҳ Субазмуний, 2020:396).



18
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Moturidiylik (2/2024)

ХУЛОСА

Абу Ҳанифа мусулмонлар ўртасида пайдо 
бўлган фиқҳий ва эътиқодий масалаларни ўзига 
хос раъй услуби ва назарияси билан ҳал қилишга 
уринар экан, у зот аввало Қуръон ва суннат, 
сўнгра саҳоба ва тобеинларнинг уламоларига 
таянган исломий илмлардаги моҳирлигини 
ўзи ташкил этган дарс ҳалқалари ва илмий 
мажлислари орқали талабаларига етказган. 
Абу Ҳанифа шогирдлари бошқа шаҳарларда 
бўлгани каби Хуросон ва Мовароуннаҳрда ҳадис 
тарафдорлари билан қаттиқ фикрий кураш олиб 
борганлар. Аббосийлар халифалиги даврида раъй 
тарафдорлари номи билан шуҳрат қозонган Абу 
Ҳанифанинг шогирдлари давлат лавозимларида, 
айниқса қозилик лавозимларида ишлай бош
лаганлар. Абу Ҳанифанинг қарашлари кенг 
оммага осонлик билан ёйилиб, ҳозирги кунгача 
етиб келди. Абу Ҳанифа етиштирган шогирдлар 
ва уларнинг издошлари устозларининг фиқҳ 
ҳақидаги қарашларини амалий мазҳаблар орасида 
кўплаб тарафдорлари бўлган фиқҳ мактабига 
айлантирдилар.

Абу Ҳанифанинг ақидавий қарашларини 
эса, устозлари силсиласи Абу Ҳанифагача 
етиб борган Имом Мотуридий ривожлантириб, 
тизимлаштирди ва эътиқодда ўз сўзига эга 
ақида мактабига айлантирди. Имом Мотуридий 
кучли ақидавий тизимни шакллантириб берган. 
Вақт ўтиши билан Абу Ҳанифани фиқҳ ва 
эътиқодда ўзларига имом сифатида қабул 
қилган кўп одамлар ҳам Имом Мотуридийга 
эргашганлар. Бунда, шубҳасиз, энг катта улуш 
Мовароуннаҳрнинг йирик илмий марказларидан 
бири бўлган Самарқандда етишиб чиққан Имом 
Мотуридийга тегишлидир.

Номлари тилга олган алломалар Мовароун
наҳр ерларида ҳанафийлик, яъни аҳли раъй 
ақидасининг мустаҳкам асосда вужудга келиши 
ва тарқалишида хизмати катта бўлган. Албатта, 
бу уламолардан ташқари яна кўплаб олимлар ҳам 
бор.

МАНБА ВА АДАБИЁТЛАР РЎЙХАТИ

1.	 Улрих Рудолф. (2001). Ал-Мотуридий ва Самарқанд 
суннийлик илоҳиёти. Тошкент: Имом Ал-Бухорий 
халқаро жамғармаси. 

2.	 Абул Муин Маймун ибн Муҳаммад Насафий. (1990). 
Табсират ал-адилла фи усул ад-дин (Ж. I). / Таҳқиқ: 
Клод Салома.  Дамашқ. Ал-Жаффон ал-жабий.

3.	 Али Тантовий. (2022). Рижол мин ат-тарих. Қоҳира: 
Дор ад-минора.

4.	 Абдуллоҳ ибн Муҳаммад ибн Яъқуб ибн Ҳорис 
ибн Халил Ҳорисий Субазмуний Бухорий. (2020). 
Кашф ал-осор аш-шарифа фи маноқиб ал-имоми 
Аби Ҳанифа (Ж. 2). Истанбул: Мактабат ал-иршод.

5.	 Абдуллоҳ Субазмуний. (749/1348 йилда кўчирилган). 
Кашф ал-асрор. ЎзФАШИ Асосий фонд. Қўлёзма. 
№3105.

6.	 Маҳмуд ибн Сулаймон Кафавий. (нашр этилган 
санаси кўрсатилаган). Катоиб аълом  ал-ахёр мин 
фуқаҳо мазҳаб ан-Нўъмон ал-мухтор. Ўз РФА ШИ. 
Қўлёзма. №91.

7.	 Вамбери Ҳ. (1990). Бухоро тарихи. Тошкент: Ғафур 
Ғулом. 

8.	 Асророва Л. (2021). Абу Ҳафс Кабир Бухорий ва 
ҳанафий фиқҳи. Тошкент: Ўзбекистон халқаро 
ислом академияси нашриёт-матбаа бирлашмаси.

9.	 Муминов А.К. (2003) Роль и место ханафитских 
‘улама в жизни городов центрального Мавараннахра 
(II-VII/ VII-XIIвв.): Дис. …док. ист. наук. Ташкент: 
ТИУ.

10.	 Шамсул-аимма Абул Фазл Бакр ибн Муҳаммад 
Зарнажарий. (2021). Маноқиб ал-имом Абу Ҳанифа. 
Истанбул: Дор ас-самон.

11.	 Sönmez Kutlu. (2011). Ebu Mansur el-Maturıdının 
Mezhebe Arka Planı // Otto Yayınları, 3. Baskı, Ankara. 

12.	 Абу Мансур Муҳаммад ибн Муҳаммад ибн Маҳмуд 
Мотуридий. (2003). Китоб ат-Тавҳид / Таҳқиқ: Бекр 
Туполўғли ва Муҳаммад Аручий. Анқара: Ширкат 
ан-нашр ва-т-тибоа ва-т-тижора

13.	 Kutlu, Sönmez. (2011). Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle 
İmam Mâturîdî, îmam Mâturîdî ve Mâturîdîlik, (haz. 
Sönmez Kutlu, Otto Yayınları, 3. Baskı, Ankara 2011) 
içerisinde, 29. Krş.: Özcan, Hanifi (1998). Mâtürîdî’de 
Bilgi Problemi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
2.Baskı, İstanbul. 9 vd.

14.	 Абул Муайяд ал-Муваффақ ибн Аҳмад ибн 
Муҳаммад ал-Маккий. (2016). Маноқибу Аби 
Ҳанифа. Байрут: Дор ал-кутуб ал-арабий.

15.	 Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Кардарий. (2016). 
Маноқибил имом Абу Ҳанифа. Ж. 2. Байрут: Дор 
ал-кутуб ал-арабий.

REFERENCES

1.	 Ulrix Rudolf (2001). Al-Moturidiy va Samarqand 
sunniylik ilohiyoti. Tashkent: Imam Al-Bukhari 
International Foundation. 

2.	 Abul Muin Maymun ibn Muhammad Nasafiy (1990). 
Tabsirat al-adilla fi usul ad-din (Vol. 1) / ed. Claude 
Salame.  Damascus. Al-Jaffan al-Jabi.

3.	 Ali Tantawi (2022). Rijalun minat tarikh. Cairo: Dar 
ad-Minara.

4.	 Abdullah ibn Muhammad ibn Ya’qub ibn Haris ibn 
Khalil Harisi Subazmuni Bukhari (2020). Kashf al-asar 
ash-sharifa fi manaqib al-Imam Abi Hanifa (Vol. 2). 
Istanbul: Maktabatul Irshad.



19
E-ISSN 2181-189XISSN 2181-1881

Исломшунослик

5.	 Abdullah Subazmuni (copied in 749/1348). Kashful 
asrar. Tashkent Oriental Studies Institute Main Fund. 
MS 3105.

6.	 Mahmud ibn Sulayman Kafawi. (Year not indicated). 
Kataib a’lam al-akhyar min fuqaha madhhab an-
Nu’man al-mukhtar. Tashkent Oriental Studies Institute 
Main Fund, MS 91.

7.	 Vamberi H. (1990). Bukhoro tarikhi. Tashkent: Ghafur 
Ghulom. 

8.	 Asrorova L. (2021). Abu Hafs Kabir Bukhoriy va 
hanafiy fiqhi. Tashkent: Publishing association of the 
International Islamic Academy of Uzbekistan.

9.	 Muminov A.K. (2003) Rol i mesto khanafitskih ‘ulama 
v jizni gorodov sentralnogo Mavarannahra (II-VII/ VII-
XIIvv.): Doctoral dissertation. Tashkent: TIU.

10.	 Shamsulaimma Abul Fazl Bakr ibn Muhammad 
Zarnajari (2021). Manaqib al-Imam Abi Hanifa. 
Istanbul: Dar as-Saman.

11.	 Sönmez Kutlu (2011). Ebu Mansur el-Maturidi’nin 
Mezhebi Arka Planı // Otto Yayınları, 3. Baskı, Ankara. 

12.	 Abu Mansur Muhammad ibn Muhammad ibn Mahmud 
Maturidi (2003). Kitab at-Tawhid / ed. Bekir Tupologlu 
and Muhammad Aruchi. Anqara: Shirkatu-n-nashr wa-
t-tibaa wa-t-tijara.

13.	 Kutlu, Sönmez (2011). Bilinen ve Bilinmeyen Yönleriyle 
İmam Mâturîdî, îmam Mâturîdî ve Mâturîdîlik, (haz. 
Sönmez Kutlu, Otto Yayınları, 3. Baskı, Ankara 2011) 
içerisinde, 29. Krş.: Özcan, Hanifi (1998). Mâtürîdî’de 
Bilgi Problemi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 
2.Baskı, İstanbul. 9 vd.

14.	 Abul Muayyad al-Muwaffaq ibn Ahmad ibn Muhammad 
Al-Makki (2016). Manaqib Abi Hanifa. Beirut: Dar  
al-Kutub al-Arabi.

15.	 Muhammad ibn Muhammad al-Kardari (2016). 
Manaqib al-Imam Abi Hanifa (Vol. 2). Beirut: Dar  
al-Kutub al-Arabi.


